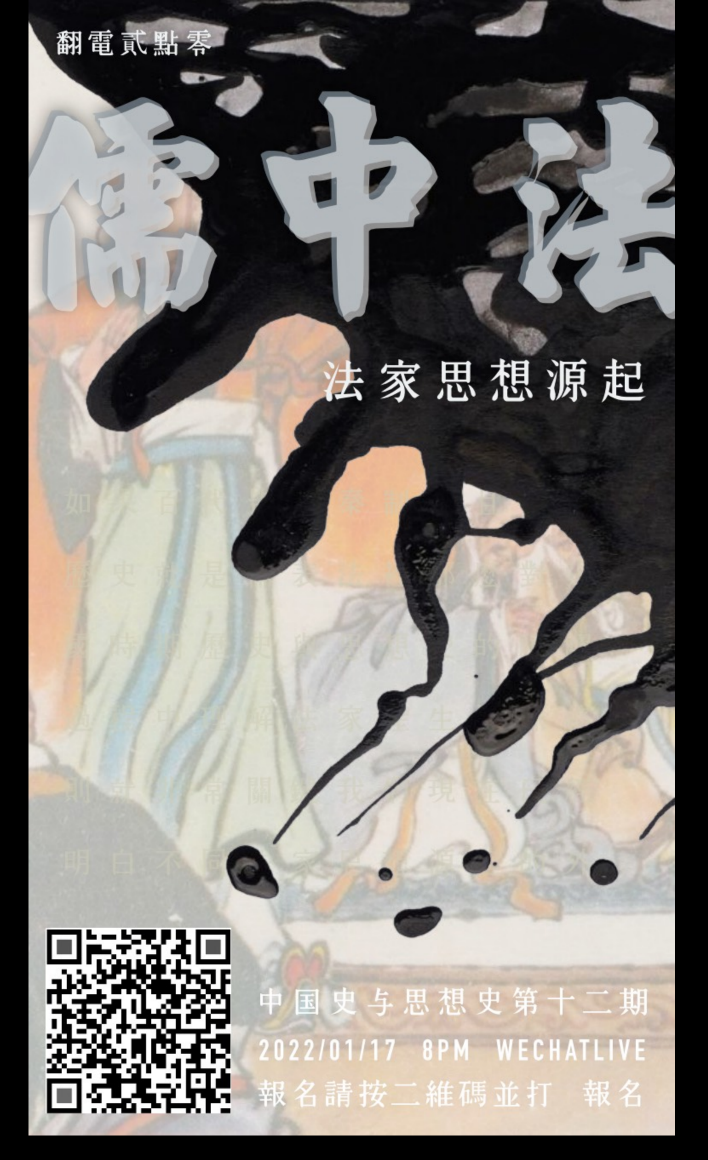
# 訓轉



#### CHAPTER3 我们何以不同

基础问题意识:在现代化进程中,我们再次扎入"中国特殊论"。当然作为一个 延续至今的古典文明,特殊是一定的,但这个特殊性到底是什么呢?

#### EPISODE12 法家:痛苦作为方法

基础问题意识:从战国初年的变法开始,占据统治地位的王官学儒家是如何一步步成为"法家"思想的?并且到底什么是法家呢?

#### 翻电2.0 整体章节

1 纯粹理性批判 / 2 哲学研究 / 3 论语 / 4 查拉图斯特拉如是说

/5性经验史/6理想国/7精神现象学/8存在与时间

### 社会现实与思想未必共通

#### 历史与思想史的断裂处

现实处境与现实处境的解释一定共通吗? (生产力决定生产关系进而决定对生产关系的理解)

> 商鞅变法(前362-前338年) 韩非子生卒年(公元前280-前233)

> > 列国变法在前,思想总结在后 <u>商鞅不会说自己是"法家"</u>

> > 战国初年的军国主义变法体制并不必然地走向"法家"

"法"家,不是变"法"家,也不是刑"法"家

### 墨子思想的重大矛盾

兼爱与兼爱的共识形成

兼爱是一个高度伦理秩序的主张 衍生为一个高度"理性化"的主张(交相利)





但实现方式却是完全"非伦理"和"非理性"的而是一种"权力抹平差异的方式"(尚同)

这里面的道理是什么?

## 从道德问题到痛苦的问题

将其看作……

道德的问题 知识的问题 利益的问题 信仰的问题

• • • • • •

或者使用"惩罚"解决一切将一切问题化为"痛苦"问题

### 天子的绝对权威观

墨家给思想史带来的第一个东西

这个问题不是一种实践 而是思维假设,"兼爱"怎么可能实现啊?

> 如果建立一个绝对权威(标准) 不就实现了吗?

墨子建立绝对权威,不为了"推行什么",而为了"统一想法" 分封制度都成为"统一想法"的工具

### 引入一种实利的人性观

墨家给思想史带来的第二个东西

不管是道德、秩序,都是受到奖惩推动的 一切的核心是因为"利"

如果人们连交相利都意识不到,还可以用惩罚

孔子的人性观(伦理核心/挺难了解复杂的道理) 给予伦理秩序模仿、尽量少地打扰

积极介入, 以奖罚塑造秩序

### 墨家对法家"形成"的影响

法家不是对"变法实践的总结"

作为"实然"秩序:

利益 / 惩罚 / 伦理……肯定是混合存在的

作为"思想史",阐释却可以千变万化,墨家塑造了一种社会:

具有单一"标准"(而非模范)

以奖惩作为"民"的驱动

(人的自然状态:没有惩罚下人必然有差异)

(说文解字)

灋, (井刂) 也。平之如水, 从水; 廌, 所以触不直者去之, 从 廌去。

那么,在儒家之中,又有什么后来被法家吸收的思想呢?

孔子后的儒家分流

"礼"的法家面相

#### 孔子后的孔门分化

#### 初代二门

"昔者孔子没,三年之外, 门人治任将归,入揖于子贡,相向而哭,皆失声,然后归。子贡反,筑室于场,独居三年,然后归。他日,子夏、子张、子游以有若似圣人,欲以所事孔子事之,强曾子。曾子曰:'不可;江汉以濯之,秋阳以暴之,皓皓乎不可尚已。——《孟子·滕文公上》

#### 有子/曾子

曾子曰:"晏子可谓知礼也已,恭敬之有焉。"有若曰:"晏子一狐裘三十年,遣车一乘,及墓而反。国君七个,遣车七乘,大夫五个,遣车五乘,晏子焉知礼?"曾子曰:"国无道,君子耻盈礼焉。 国奢,则示之以俭,国俭,则示之以礼。"——《礼记·檀弓下》

在这里, 有子显得有点迂腐, 有点教条化

从这些区分中,来看到"礼"可以有什么不同的关切

### 论语中的"有子"

#### 有子的关切

"有子曰:礼之用,和为贵,先王之道,斯为美;小大由之。有所不行,知和而和,不以礼节之,亦不可行也。"——《论语·学而》

"有子曰:信近于义,言可复也。恭近于礼,远耻辱也。因不失其 亲,亦可宗也。"——《论语·学而》

"有子曰:其为人也孝悌,而好犯上者,鲜矣;不好犯上,而好作乱者,未之有也。君子务本,本立而道生。孝弟也者,其为仁之本与。"——《论语·学而》

"哀公问於有若曰:年饥,用不足,如之何?有若对曰:盍彻乎!曰:二,吾犹不足;如之何其彻也?对曰:百姓足,君孰不足?百姓不足,君孰与足?"——《论语·颜渊》

有子的关切是, 礼的政治功能

### 论语中的"曾子"

#### 曾子的关切

曾子曰:"吾日三省吾身:为人谋而不忠乎?与朋友交而不信乎?

传不习乎?"——《论语・学而》

曾子曰:"慎终追远,民德归厚矣。"——《论语・学而》

曾子有疾,召门弟子曰:"启予足!启予手!《诗》云'战战兢兢,如临深渊,如履薄冰。'而今而后,吾知免夫!小子!"——《论语·泰伯》

曾子有疾,孟敬子问之。曾子言曰:"鸟之将死,其鸣也哀;人之将死,其言也善。君子所贵乎道者三:动容貌,斯远暴慢矣;正颜色,斯近信矣;出辞气,斯远鄙倍矣。笾豆之事,则有司存。"——《论语·泰伯》

曾子曰: "以能问于不能,以多问于寡;有若无,实若虚,犯而不校,昔者吾友尝从事于斯矣。"——《论语·泰伯》

曾子曰:"士不可以不弘毅,任重而道远。仁以为己任,不亦重乎?死而后已,不亦远乎?"——《论语·泰伯》

曾子曰:"君子以文会友,以友辅仁。"——《论语・颜渊》

曾子的关切是, 君子的姿态

### 论语中的"子夏"

#### 子夏独特的关切方向

子謂子夏曰:「女為君子儒,無為小人儒。」——《论语・雍也》

子夏曰:「雖小道,必有可觀者焉;致遠恐泥,是以君子不為

也。」――《论语・子张》

子夏曰:「大德不踰閑,小德出入可也。」——《论语・子张》

子游曰:「子夏之門人小子,當酒掃、應對、進退,則可矣。抑末也,本之則無。如之何?」子夏聞之曰:「噫!言游過矣!君子之道,孰先傳焉?孰後倦焉?譬諸草木,區以別矣。君子之道,焉可誣也?有始有卒者,其惟聖人乎!」——《论语・子张》

子夏问曰:"巧笑倩兮,美目盼兮,素以为绚兮。'何谓也?"子曰: "绘事后素。"曰:"礼后乎?"子曰:"起予者商也!始可与言诗已矣。"——《论语·八佾》

子夏曰:「小人之過也必文。」——《论语・子张》

了夏对"大小之辩",小处与大处非常关切 或者说,子夏非常知道"君子之德"与"小人之德"的区别

### 子夏据此产生的问题意识

#### 君子如何驾驭小人

子夏曰:"仕而优则学,学而优则仕。"——《论语・子张》

子夏曰:「君子信而後勞其民,未信則以為厲己也;信而後諫,未 信則以為謗己也。」——《论语·子张》

子夏為莒父宰, 問政。子曰:「無欲速, 無見小利。欲速, 則不達; 見小利, 則大事不成。」——《论语·子路》

子夏曰:「君子有三變:望之儼然,即之也溫,聽其言也厲。」 ——《论语·子张》

樊遲問仁。子曰:「愛人。」問知。子曰:「知人。」樊遲未達。子曰:「舉直錯諸枉,能使枉者直。」樊遲退,見子夏。曰:「鄉也吾見於夫子而問知,子曰,『舉直錯諸枉,能使枉者直』,何謂也?」子夏曰:「富哉言乎!舜有天下,選於眾,舉皋陶,不仁者遠矣。湯有天下,選於眾,舉伊尹,不仁者遠矣。」——《论语·颜渊》

子夏有强烈的从政欲望 且非常关心如何"驭人",政治中的"影响力构成"

#### 子夏的"小人儒"

#### 子夏的关注是什么?

子夏曰:"《春秋》之记臣杀君、子杀父者,以十数矣,皆非一日之积也,有渐而以至矣。凡奸者,行久而成积,积成而力多,力多而能杀,故明主蚤绝之。"今田常之为乱,有渐见矣,而君不诛。故子夏曰:"善持势者,蚤绝奸之萌。"——《韩非子·外储说右上》

#### 恶上智慧之子夏

子夏之門人問交於子張。子張曰:「子夏云何?」對曰:「子夏

曰:『可者與之,其不可者拒之。』」——《论语・子夏》

通过善恶分辨而驭民治乱以小处之礼约束小人之心

子贡问:"师与商也孰贤?"子曰:"师也过,商也不及。"曰:

"然则师愈与?"子曰:"过犹不及。"——《论语·先进》

### 子夏心目中的君子

一位威严有权,取信于君,取信于民,知人善用,知人善治, 经世致用的人。

- 树立威严
- 分辨好坏
- 了解恶之为恶
  - ・建立约束

通过善恶分辨而驭民治乱 以小处之礼约束小人之心

## 到现在为止我们有了什么?

#### 对于一种法家思想而言

- 建立天子的绝对权威
- 无惩罚则异
- 了解与钻研人性之恶
- 威严的树立(权力实行的基础)
- 外在规范对人强过情理约束

对差异的厌恶和对权威的诉求 (差异的解决) 对恶的钻研和限制恶的强烈冲动

早期法家的几个考量

法家的关切与历史发展

### 成文刑罚的形成

对于"外在规范"的迫切需要

#### 李悝、商鞅《法经》

仲尼曰,晋其亡乎,失其度矣,夫晋国将守唐叔之所受法度,以经纬其民,卿大夫以序守之,民是以能尊其贵,贵是以能守其业,贵贱不愆,所谓度也,文公是以作执秩之官,为被庐之法,以为盟主,今弃是度也,而为刑鼎,民在鼎矣,何以尊贵,贵何业之守,贵贱无序,何以为国?——《左传·昭公二十九年》

对"法"的关注替代了对"人"的关注 只要不在法之外,就对人不在意了

但儒家那种模模糊糊的"礼秩序"如何才能达成"兼爱"一样的命令效果呢?

在战国对"民"的需要之下,形成了对"民"的更直接的要求。

### 成文刑罚确实马上产生了问题

成文刑罚从实际上削减了贵族对"民"的管束力

吴起与商鞅变法失败和其本人的悲惨遭遇,为"变法"提出了挑战

为社会树立一套"外在规范"的难点在哪里?

是"君"与"民"的矛盾吗? 是"君"与"贵族"的矛盾

什么是法家?

国君要建立标准(时代需要),对"民"约束(子夏儒),而损害 "非中心权力",而与贵族展开争斗的家派

### 申不害的主张

#### 从子夏儒生发的观点

"申子蔽于势而不知智。由势谓之,道尽便矣。"——《荀子·解 蔽》

"申不害言术而公孙鞅为法。"——《韩非子·定法》

"术者,因任而授官,循名而责实,操杀生之柄,课群臣之能者也,此人主之所执也。"——《韩非子·定法》

法:驭民

术:驭臣

术是一种反"法"的东西

### 法的确定与术的变化

关注到"人"的弱点

法的确定性使的"臣"对"民"的权力受到削减

那么"君"对"臣"就不可以有确定的标准 (权威的存在来源于"无信")

赏罚的变化:

对臣子的考核不断变化 对臣子的惩罚标准不断变化(隐秘揣度)

> 术彻底异化了"君"与"臣"的关系 形成了中国的政治特点

### 慎到的主张

#### 从墨家与道家生发的观点

国君的"绝对权威"塑造

"势"的形成(以"法"替代"兼爱",但慎到反对"尚贤")

天下一切,除了"国君"就是"法" 国君是形式权威,法的保证,法是实质权威

"法者,所以齐天下之动,至公大定之制也。故智者所以不得越法而肆谋,辩者不得越法而肆议,士不得背法而有名,臣不得背法而有功。我喜可抑,我忿可窒,我法不可离也;骨肉可刑,亲戚可灭,至法不可阙也"。——《慎子》

道家一面:国君无为而治(并非势的必要) 慎到是法家吗?

法的彻底面,对一切人,一切事的管辖 以"法"拉开君臣差距

### 法家思想的杂糅

战国"高烧"中固化下来的一种思想

变法:对"民"的驱使需要

墨家:天子绝对权威

墨家:以利代德

子夏:小人儒(钻研人性恶)

子夏:以外部规范压制恶(而非教化)

不需要儒家、墨家、道家的: 尚贤(或贤能仅仅在于国君) 德治 伦理本位 从"相利"转向"标准" 无为而治(起于儒家)

"法"家,不是变"法"家,也不是刑"法"家 而是在建立国君对"民"的直接管辖与要求时 促使国君还可以直接管辖"臣"的制度 (后2000年的一个主轴)